
Verleihung des Internationalen Karlspreises der Stadt Aachen am 11. Mai 1961  

an Professor Dr. Walter Hallstein  

 

Rede des Karlspreisträgers 

 

Ich bin sehr bewegt, Herr Oberbürgermeister, indem ich aus Ihrer Hand die Auszeichnung 

entgegennehme, die das Direktorium des Internationalen Karlspreises der Stadt Aachen mir 

zuerkannt hat. Ich danke dem verleihenden Gremium von Herzen dafür und ebenso Ihnen, 

Herr Oberbürgermeister, für die freundlichen Worte der Würdigung, mit der Sie die 

Verleihung begründet haben. 

 

Ich weiß, daß es eine große Auszeichnung ist, die mir zuteil wird – und wenn ich es nicht 

wüßte, würde ein Blick auf die, die meine Vorgänger in dieser Ehre sind, es mich inne werden 

lassen. 

 

Wenn ich nun antworten soll, so weiß ich keine bescheidenere Formel dafür zu finden, als daß 

ich sage: Ich bin mir wohl bewußt, daß die Ehrung nicht dem zuteil wird, was ich bin, sondern 

der Richtung, die ich meinem Tun gegeben habe. Und deshalb kann ich dem Dank, den ich 

empfinde, keinen besseren Ausdruck geben, als indem ich versuche auszusprechen, warum 

ich meine Person und meine Kräfte der europäischen Sache verschrieben habe. Ich habe es 

getan, weil ich an die Einheit, die Einigung Europas glaube, weil ich von der Möglichkeit 

überzeugt bin, daß wir diese Einigung zuwege bringen, und weil ich fühle, daß wir 

verpflichtet sind, es zu tun. 

 

Der ehrwürdige Platz, an dem ich stehe, diese uralte, von Geschichten durchtränkte christliche 

und europäische Stadt lenkt meinen Blick zurück in die Vergangenheit unseres Kontinents, 

diese Vergangenheit voller Größe und Erniedrigung, voller Reichtum und unbegreiflicher 

Zerstörung, voller Taten und Leiden. Ich scheue mich nicht zurückzublicken. Ich tue es nicht, 

wie es unsere Gegner zuweilen machen, indem sie der Vergangenheit Begriffe entnehmen wie 

Imperialismus oder Hegemonie oder Zentralismus und sie wie Prägestempel benutzen, um 

Tatbestände unseres europäischen Geschehens – de modernsten Geschehens der Gegenwart – 

mit den Rückständen der Enttäuschung und der Bitterkeit zu beladen. Sie münzen falsch, die 

das tun. 

 

Wir blicken vielmehr zurück, weil wir gewiß sind, in der Erinnerung, in der Betrachtung 

unseres eigenen Werdens den Weg zu uns selbst zu finden, sicherer zu erkennen, was unser 

wahres Wesen ist, unsere Möglichkeiten, unsere Notwendigkeiten, unsere Verantwortung. 

Wir blicken zurück, weil wir wissen, daß alles Leben Bewegung ist, auch das Leben der 

Völker, weil es hieße, die Dynamik unseres eigenen Tuns verleugnen, wenn wir es je anders 

begriffen als eine unaufhörliche Veränderung, ein ständiges Werden, eine création continue – 

und nicht als einen Zustand, nicht als etwas Statisches. Deshalb ist in allem unserem Handeln, 

in allem Geschehen der europäischen Einigung immer die Vergangenheit gegenwärtig – 

ebenso sehr wie es die Zukunft ist; denn alle Politik ist ja ein beständiges In-Form-Bringen für 

die Aufgaben, die das Morgen bringen wird. 

 

In dieser Vergangenheit nun finden wir weniges, in dem symbolkräftiger die eigenständige 

politische Einheit Europas Gestalt gewann, wie den Mann, dessen Namen der Preis trägt, den 

ich heute empfangen darf. Als das Licht der Geschichte voll über dem nördlichen Europa 

aufgegangen war, hatte Europa befriedet im Innern und geschützt an seinen Grenzen unter der 

Pax Romana gelebt. Immer wieder hat es beides gesucht: das Ende des Zwists – zu keiner Zeit 

ist das Gefühl dafür ganz erloschen, daß es ein Bruderzwist war – und die Überwindung der 



niemals ganz nachlassenden äußeren Gefahr. Von allen geglückten (oder scheinbar 

geglückten) Versuchen ist der Karls des Großen der glaubhafteste, ohne die 

Fragwürdigkeiten, ohne das Abenteuerliche anderer Bemühungen. Aber er gelang nur für 

einen historischen Augenblick, und dann bereitete sich der lange Prozeß vor, an dessen Ende 

jene nationalstaatliche Verfassung Europas steht, deren Struktur am Wesentlichsten durch den 

Wiener Kongreß bestimmt ist. Diese Struktur Europas dauert bis in unser Jahrhundert, bis in 

unsere Tage, als ein Staatensystem labilen Gleichgewichts, kunstvoll und mühsam durch das 

Ab- und Zugeben von Gewichten dirigiert von dem Konzert der Mächte und doch schließlich 

seiner Legitimität beraubt, weil es die einzige verbindliche Leistungsprüfung für ein 

europäisches politisches System nicht bestanden hat: In zwei Weltkriegen hat es seine 

Unfähigkeit bewiesen, den inneren Frieden in Europa zu wahren und seine äußere Sicherheit 

zu gewährleisten. 

 

Von da ab datiert die Gegenwartsgeschichte Europas und – so Gott will – seine sichere und 

glückliche Zukunft. Winston Churchill hat mit visionärer Kraft ihr Programm entworfen, als 

er 1946 in der europäischen Stadt Zürich von der Notwendigkeit sprach, „eine Art von 

Vereinigten Staaten von Europa“ zu schaffen. Andere Staatsmänner (soll ich Namen nennen? 

– am besten sage ich: andere Träger des Karlspreises) haben sich ans schöpferische Werk 

begeben, und unzählige Europäer haben sich in seinen Dienst gestellt. „Wo die Könige bauen, 

haben die Kärrner zu tun“ – die Könige, das sind heute die Völker selbst. Sie alle haben dem 

scheinbaren und trügerischen Automatismus des europäischen Gleichgewichts ein Ende 

gesetzt mitsamt seinem Spiel der je nach Opportunität wechselnden Allianzen und sich 

entschlossen, Europa europäischer Selbstverwaltung anzuvertrauen – wenn Sie das Wort auf 

kommunalem Boden erlauben wollen. 

 

Es ist wahr, die Zeitumstände haben uns geholfen.  

Ich meine damit nicht einmal in erster Linie die Bedrohung Europas durch ein expansives, 

kämpferisches, von einem weltanschaulichen Fanatismus beflügeltes System, für das die 

Koexistenz mit der Freiheit, auf Große gesehen, nur Zustand vorläufiger Duldung ist – soviel 

auch diese Gefahr dazu beigetragen hat, den Europäern die Notwendigkeit der Einigung 

einzuschärfen. Ich meine vielmehr vor allem zwei Grundtatbestände, die man geradezu als die 

Kriterien des zu unseren Lebzeiten angebrochenen globalen Zeitalters bezeichnen kann. 

 

Der eine ist ein neues Raumbewußtsein. Die technische Entwicklung – vor allem des 

Verkehrs – hat den Erdraum in einer früheren Generationen unvorstellbaren Weise 

verkleinert. Jedermann ist jedermann Nachbar geworden. Keiner der europäischen Staaten hat 

in irgendeiner Richtung eine Ausdehnung, die nicht heute von jedem seiner Einwohner in 

einem einzigen Tag durchmessen werden könnte. Andere Staaten, andere Wirtschaftskörper 

haben dagegen kontinentale Masse. Sie sind maßgebend. Weil sie die modernen 

großräumigen Möglichkeiten schon nutzen können, während der europäische Schrebergärtner 

nicht weiß, wohin mit dem Motorpflug.  

 

Dazu kommt die Beobachtung, daß auch das, was man mit einem sehr zusammenfassenden 

Begriff „die Entwicklung“ nennt, das ist insbesondere die geistige Fortbewegung der 

Menschheit, ein Tempo angenommen hat, das atemraubend ist. Um im elementarsten Felde 

staatlicher Machtdarstellung zu bleiben: Die Kriegstechnik ist den Politikern so sehr 

davongelaufen, daß jeder Gedanke daran, einer der europäischen Staaten habe noch die reale 

Souveränität, für sich allein über Krieg und Frieden zu entscheiden, zur Lächerlichkeit 

verdammt ist. 

 



Beide Tatbestände – die Veränderung der räumlichen und der zeitlichen Kategorie – wirken 

natürlich nicht automatisch. Keine politische Veränderung ist die mechanische Folge von 

Veränderungen der Umweltbedingungen. Überall, wo Politik geschieht, ist der menschliche 

Wille im Spiel. Aber eben dies geschieht, daß der Mensch sich seiner Herrschaft über die 

Umweltbedingungen in einem bisher nicht gewagten Maße bewußt wird. Wer hat, als wir 

studierten, uns von einer Konjunkturpolitik gesprochen, so wie der Begriff sich heute 

darbietet? Konjunktur – das war für die meisten wie Sonnenschein und Hagelschlag; man 

mußte wissen, daß es das gab, und die Optimisten hielten es für gut und die Pessimisten für 

ein Unglück. Und heute ist diese Konjunkturpolitik ein Kernstück der Wirtschaftspolitik, und 

immer größer werden die Räume, in denen der menschliche Geist mit ihr zu herrschen 

trachtet. Sicher stecken in dieser neuen Kühnheit – wie in jeder – auch Gefahren. Die Gefahr 

zumal der mangelnden Ehrfurcht vor dem Überkommenen, aber überschätzen wir diese 

Gefahr nicht: Um die Erhaltung von ererbten Gewohnheiten brauchen jedenfalls wir Europäer 

– glaube ich, fürchte ich – am wenigsten bange zu sein! 

 

Damit sind wir auch beim innersten Kern des europäischen Phänomens. Unter den 

furchtbaren Erschütterungen, die die europäische Geschichte der ersten Hälfte unseres 

Jahrhunderts ausmachen, ist eine neue Unbefangenheit gegenüber der traditionellen 

politischen Struktur erwachsen: Nicht, daß das Nationalbewußtsein erloschen wäre – trotz des 

entsetzlichen Mißbrauchs, der mit ihm getrieben worden ist. Nein: Europa ist die Vielfalt und 

wird sie immer bleiben. Seine Kraft und Art ist der großartige Reichtum seiner Landschaften, 

seiner Stämme, seiner Begabungen, seiner Erinnerungen, die wir Geschichte nennen. Aber 

das Nationalbewußtsein ist verändert. Es ist geläutert. Es hat seine zerstörerischen 

Eigenschaften abgelegt, seine Erbfeindschaften, seine Rivalitäten, seine hegemonialen 

Tendenzen. 

 

Denn Europa ist sich inne geworden, daß es nicht nur die Vielfalt ist. Es ist auch die Einheit, 

die Einheit in der Vielfalt. Es gibt inmitten aller Verschiedenheit eine Grundmasse gleicher, 

identischer Elemente, Bedingungen, Anlagen, Wertmaßstäbe, seelischer und geistiger 

Gemeinsamkeiten, ein Gefühl des Aufeinanderangewiesenseins im Guten wie im Bösen, 

gemeinsamen Tuns und Leidens, großer gemeinsamer Schwächen, aber auch glänzender 

gemeinsamer Leistungen – kulturell, wirtschaftlich, politisch. Ist nicht sogar Amerika, wenn 

auch gewiß nicht gleich Europa oder ein Teil davon, doch zu einem guten Stück auch eine 

europäische Schöpfung? Und ist nicht der Eiserne Vorhang mehr noch als eine tief 

schmerzende nationale Wunde; geht er nicht durch das Herz Europas selbst? Dieser Einheit in 

der Vielfalt hat Europa sich angeschickt, politischen Ausdruck, politische Form zu geben. Am 

kräftigsten und intensivsten, auf die am meisten fortgeschrittene Weise geschieht es in 

unseren Europäischen Gemeinschaften, die wesentliche Stücke der Wirtschaftspolitik unter 

eine gemeinschaftliche Disziplin stellen – mit organisatorischen Mitteln, die der föderalen 

Erfahrung der Verfassungsgeschichte entlehnt sind. Daß es – noch – nur sechs Staaten sind, 

die dieses Kerneuropa bilden, ist nicht unser Entschluß, es ist der Entschluß derer, die der 

Einladung beizutreten noch nicht gefolgt sind – aus Gründen übrigens, die wir vollauf 

respektieren müssen. Aber es ist doch kein Zufall. Der Raum der Gemeinschaften deckt sich 

mit dem Gebiet der Staaten, die das frevelhafte nationalsozialistische Abenteuer an den Rand 

der Vernichtung ihrer physischen und politischen Existenz gebracht hat. In der Seele ihrer 

Völker hat dieses Erlebnis den inbrünstigen Wunsch zurückgelassen: „Nie wieder!“ Und in 

ihren Verfassungen eröffnen sie – welch ein dramatischer Vorgang!“ – den Weg für 

Souveränitätsverzichte zugunsten europäischer Schöpfungen.  

Hier enden alle Erklärungen für das, was in Europa heute geschieht. Denn die wahren 

Veränderungen, die Veränderungen, die Geschichte machen, sind nicht die der äußeren, der 

technischen oder wirtschaftlichen Daten, die unser Verhalten beeinflussen. Gewiß, diese 



materiellen Bedingungen und ihre Entwicklung sind wichtig, denn der Mensch lebt vom Brot, 

wenn auch nicht vom Brot allein. Aber die wahren Veränderungen vollziehen sich in der 

Seele der Menschen. Wir wollen nicht mehr in unseren europäischen Nachbarn den Feind 

sehen, der uns nach dem Leben trachtet, der unser Wohlergehen, unsere Geltung beschneiden 

will. Wir wünschen nicht, daß der süditalienische Arbeiter, den wir nach dem Norden rufen, 

weil wir ihn brauchen, nur ein Stück Produktionsfaktor ist; wir wünschen nicht, daß er anders 

behandelt wird als wir selbst. Wir wollen Mitbürger sein in einem europäischen 

Gemeinwesen.  

Ist das Mystik? Das ist so mystisch wie die Tatsache, daß da, wo sich vor 100 Jahren 

Windmühlen drehten, heute Atommeiler stehen. Es ist so mystisch, wie die Erwartung, daß 

wir morgen oder übermorgen mit einer Geschwindigkeit nach Amerika fliegen werden, die 

uns erlaubt, zu einer früheren Stunde anzukommen als zu der wir abgeflogen sind – weil die 

Sonne hinter uns hersinkt. 

Denn von welcher Art sind die Hindernisse, die in unserem Wege liegen? Sie sind durch 

menschlichen Willen geschaffen. Was aber menschlicher Wille geschaffen hat, das kann 

menschlicher Wille beseitigen. 

Auf diesen Willen setzen wir das Schicksal Europas. 


